The General Scholium to Isaac Newton’s

Principia, 3rd ed. (1726)

SCHOLIUM GENERALE.

Hypothesis vorticum multis premitur difficultatibus. Ut planeta unusquisque radio ad
solem ducto areas describat tempori proportionales, tempora periodica partium vorticis deberent
esse in duplicata ratione distantiarum a sole. Ut periodica planetarum tempora sint in proportione
sesquiplicata distantiarum a sole, tempora [527] periodica partium vorticis deberent esse in
sesquiplicata distantiarum proportione. Ut vortices minores circum saturnum, jovem & alios
planetas gyrati conserventur & tranquille natent in vortice solis, tempora periodica partium
vorticis solaris deberent esse @qualia. Revolutiones solis & planetarum circum axes suos, qua cum
motibus vorticum congruere deberent, ab omnibus hisce proportionibus discrepant. Motus
cometarum sunt summe regulares, & easdem leges cum planetarum motibus observant, & per
vortices explicari nequeunt. Feruntur cometa motibus valde eccentricis in omnes ceelorum partes,
quod fieri non potest, nisi vortices tollantur.

Projectilia, in aére nostro, solam aéris resistentiam sentiunt. Sublato aére, ut sit in vacuo
Boyliano, resistentia cessat, siquidem pluma tenuis & aurum solidum zquali cum velocitate in hoc
vacuo cadunt. Et par est ratio spatiorum ceelestium, qua sunt supra atmospharam terrz. Corpora
omnia in istis spatiis liberrime moveri debent; & propterea planetee & cometa in orbibus specie
& positione datis secundum leges supra expositas perpetuo revolvi. Perseverabunt quidem in
orbibus suis per leges gravitatis, sed regularem orbium situm primitus acquirere per leges hasce
minime potuerunt.

Planete sex principales revolvuntur circum solem in circulis soli concentricis, eadem
motus directione, in eodem plano quamproxime. L.una decem revolvuntur circum terram, jovem
& saturnum in circulis concentricis, eadem motus directione, in planis orbium planetarum
quamproxime. Et hi omnes motus regulares originem non habent ex causis mechanicis; siquidem
cometz in orbibus valde eccentricis, & in omnes ccelorum partes libere feruntur. Quo motus
genere cometa per orbes planetarum celerrime & facillime transeunt, & in apheliis suis ubi
tardiores sunt & diutius morantur; quam longissime distant ab invicem, ut se mutuo quam
minime trahant. Elegantissima haecce solis, planetarum & cometarum compages non nisi consilio
& dominio entis intelligentis & potentis oriri potuit. Et si stelle fixa sint centra similium
systematum, haec omnia simili consilio constructa suberunt Unixs dominio: prasertim cum lux
fixarum sit ejusdem nature ac lux solis, & systemata omnia lucem in omnia invicem immittant.
Et ne fixarum systemata per gravitatem suam in se mutuo cadant, hic eadem immensam ab
invincem distantiam posuerit. [528]

Hic omnia regit non ut anima mundji, sed ut universorum dominus. Et propter dominum

*1d est Imperator unj- Suum, dominus deus * llavtokdtwp dicisolet. Nam deus est vox relativa
versalis. & ad servos refertur: & deitas est dominatio dei, non in corpus proprium,
uti sentiunt quibus deus est anima mundi, sed in servos. Deus summus est ens @ternum,



infinitum, absolute perfectum: sed ens utcunque perfectum sine dominio non est dominus deus.
Dicimus enim deus meus, deus vester, deus Israelis, deus deorum, & dominus dominorum: sed
non dicimus ®ternus meus, &ternus vester, xternus Israelis, eternus deorum; non dicimus

1 infinitus meus, vel perfectus meus. Ha appellationes relationem non
* Pocockus noster vocem dei
deducit a voce Arabica du, (& in

casu obliquo &7,) quee dominum

b . . .
habent ad servos. Vox deus passim ~ significat dominum: sed omnis
dominus non est deus. Dominatio entis spritualis deum constituit,

significat. Ethoc sensu principes vera verum, summa summum, ficta fictum. Et ex dominatione vera
vocantur dii, Psalm. Ixxxiv. 6. &
Joan. x. 45. Et Moses dicitur deus
fratris Aaron, & deus regis
Pharaoh (Exod. iv. 16. & vii 1.)
Et eodem

principum mortuorum olim a

sequitur deum verum esse vivum, intelligentem & potentem; ex
reliquis perfectionibus summum esse, vel summe perfectum.
Aternus est & infinitus, omnipotens & omnisciens, id est, durat ab

sensu anima

@terno in ternum & adest ab infinito in infinitum: omnia regit; &
omnia cognoscit, qua fiunt aut fieri possunt. Non est zternitas &

gentibus vocabantur dii, sed falso ) ] ] ] . .
1nﬁn1tas, sed zternus & 1nﬁn1tus; non est duratio & spatium, sed

propter defectum dominii.

durat & adest. Durat semper, & adest ubique, & existendo semper
& ubique, durationem & spatium constituit. Cum unaquaque spatii particula sit semper, &
unumquodque durationis indivisibile momentum #bigue; certe rerum omnium fabricator ac
dominus non erit nunguam, nusquam. Omnis anima sentiens diversis temporibus, & in diversis
sensuum, & motuum organis eadem est persona indivisibilis. Partes dantur successive in
duratione, coexistentes in spatio, neutra in persona hominis seu principio ejus cogitante; & multo
minus in substantia cogitante dei. Omnis homo, quatenus res sentiens, est unus & idem homo
durante vita sua in omnibus & singulus sensuum organis. Deus est unus & idem deus semper &
ubique. Omniprasens est non per virtutem solam, sed etiam per substantiam: nam virtus sine
‘ continentur &

substantia subsistere non po[529]test. In ipso ¢ Ita sentiecbant veteres, ut

moventur universa, sed sine mutua passione. Deus nihil patitur ex

corporum motibus: illa nullam sentiunt resistentiam ex
omniprasentia dei. Deum summum necessario existere in confesso
est: Bt eadem necessitate semper est & ubigue. Unde etiam totus est
sui similis, totus oculus, totus auris, totus cerebrum, totus
brachium, totus vis sentiendi, intelligendi, & agendi, sed more
minime humano, more minime corporeo, more nobis prorsus
incognito. Ut cacus non habet ideam colorum, sic nos ideam non
habemus modorum, quibus deus sapientissimus sentit & intelligit
omnia. Corpore omni & figura corporea prorsus destituitur,
ideoque videri non potest, nec audiri, nec tangi, nec sub specie rei
alicujus corporei coli debet. Ideas habemus attributorum ejus, sed
quid sit rei alicujus substantia minime cognoscimus. Videmus

tantum corporum figuras & colores, audimus tantum sonos,

Pythagoras apud Ciceronem, de
Thales,
Anaxagoras, Virgilius Georgic. lib
iv. v. 220, & Aneid. lib 6. v. 721.
Philo Allegor. lib. 1.
Aratus in Phenom. sub initio. Ita

Natura deorum, /. 1.

sub initio.

etiam scriptores sacri ut Paulus in
Act. xvii. 27, 28. Johannes in
Evang. xiv. 2. Moses in Deut. iv.
39. & x. 14. David Psal. cxxxix. 7,
8, 9. Solomon 1 Reg. viii. 27. Job
xxii. 12, 13, 14. Jeremias xxiii. 23,
24. Fingebant autem idolatre
solem, lunam, & astra, animas
hominum & alias mundi partes

esse partes dei summi & ideo

colendas sed falso.

tangimus tantum superficies externas, olfacimus odores solos, & gustamus sapores: intimas
substantias nullo sensu, nulla actione reflexa cognoscimus; & multo minus ideam habemus
substantiz dei. Hunc cognoscimus solummodo per proprietates ejus & attributa, & per
sapientissimas & optimas rerum structuras & causas finales, & admiramur ob perfectiones;
veneramur autem & colimus ob dominum. Colimus enim ut servi, & deus sine dominio,
providentia, & causis finalibus nihil aliud est quam fatum & natura. A caca necessitate
metaphysica, qua utique eadem est semper & ubique, nulla oritur rerum variatio. Tota rerum



conditarum pro locis ac temporibus diversitas, ab ideis & voluntate entis necessario existentis
solummodo oriri potuit. Dicitur autem deus per allegoriam videre, audire, loqui, ridere, amare,
odio habere, cupere, dare, accipere, gaudere, irasci, pugnare, fabricare, condere, construere. Nam
sermo omnis de deo a rebus humanis per similitudinem aliquam desumitur, non perfecctam
quidem, sed aliqualem tamen. Et hac de deo, de quo utique ex phanomenis disserere, ad
philosophiam naturalem pertinet. [530]

Hactenus phe&nomena celorum & maris nostri per vim gravitatis exposui, sed causam
gravitatis exposui, sed causam gravitatis nondum assignavi{.} Oritur utique hzc vis a causa
aliqua, qua penetrat ad usque centra solis & planetarum, sine virtutis diminutione; quaque agit
non pro quantitate superficierum particularum, in quas agit (ut solent causz mechnice) sed pro
quantitate materia so/ide; & cujus actio in immensas distantias undique extenditur, decrescendo
semperin duplicata ratione distantiarum. Gravitas in solem componitur ex gravitatibus in singulas
solis particulas, & recedendo a sole decrescit accurate in duplicata ratione distantiarum ad usque
orbem saturni, ut ex quiete apheliorum planetarum manifestum est, & ad usque ultima
cometarum aphelia, st modo aphelia illa quiescant. Rationem vero harum gravitatis proprietatum
ex phanomenis nondum potuideducere, & hypotheses non fingo. Quicquid enim ex pha&nomenis
non deducitur, Aypothesis vocanda est; & hypotheses seu metaphysice, seu physica, seu qualitatum
occultarum, seu mechanice, in philosophia experimentali locum non habent. In hac philosophia
propositiones deducuntur ex phaznomenis, & redduntur generales per inductionem. Sic
impenetrabilitas, mobilitas, & impetus corporum & leges motuum & gravitatis innotuerunt. Et
satis est quod gravitas revera existat, & agat secundum leges a nobis expositas, & ad corporum
ceelestium & maris nostri motus omnes sufficiat.

Adjicere jam liceret nonnulla de spiritu quodam subtilissimo corpora crassa pervadente,
& in iisdem latente; cujus vi & actionibus particula corporum ad minimas distantias se mutuo
attrahunt, & contiguz facte cohzrent; & corpora electrica agunt ad distantias majores, tam
repellendo quam attrahendo corpuscula vicina; & lux emittitur, reflectitur, refringitur, inflectitur,
& corpora calefacit; & sensatio omnis excitatur, & membra animalium ad voluntatem moventur,
vibrationibus scilicet hujus spiritus per solida nervorum capillamenta ab externis sensuum organis
ad cerebrum & a cerebro in musculos propagatis. Sed hac paucis exponi non possunt; neque
adest sufficiens copia experimentorum, quibus leges actionum hujus spiritus accurate determinari
& monstrari debent.

FI1INTIS.

<
<
<

Bibliographic details

Isaac Newton, Philosophiee naturalis principia mathematica. Auctore Isaaco Newtono, Eq. Aur. Editio tertia aucta & emendata.
Londini: Apud Guil. & Joh. Innys, Regiz Societatis typographos. MDCCXXVI, pp. 526-30. Edited by Henry Pemberton.
This version of the General Scholium contains 1442 words.



Correction
In marginal note b, “Joan. x. 45.” should read “Joan. x. 35.” (i.e., John 10:35).

The Newton Project Canada: www.isaacnewton.ca

4



