
1

The General Scholium to Isaac Newton’s
Principia, 3rd ed. (1726)

S C H O L I U M   G E N E R A L E.
Hypothesis vorticum multis premitur difficultatibus. Ut planeta unusquisque radio ad

solem ducto areas describat tempori proportionales, tempora periodica partium vorticis deberent
esse in duplicata ratione distantiarum a sole. Ut periodica planetarum tempora sint in proportione
sesquiplicata distantiarum a sole, tempora [527] periodica partium vorticis deberent esse in
sesquiplicata distantiarum proportione. Ut vortices minores circum saturnum, jovem & alios
planetas gyrati conserventur & tranquille natent in vortice solis, tempora periodica partium
vorticis solaris deberent esse æqualia. Revolutiones solis & planetarum circum axes suos, quæ cum
motibus vorticum congruere deberent, ab omnibus hisce proportionibus discrepant. Motus
cometarum sunt summe regulares, & easdem leges cum planetarum motibus observant, & per
vortices explicari nequeunt. Feruntur cometæ motibus valde eccentricis in omnes cœlorum partes,

quod fieri non potest, nisi vortices tollantur.
Projectilia, in aëre nostro, solam aëris resistentiam sentiunt. Sublato aëre, ut sit in vacuo

Boyliano, resistentia cessat, siquidem pluma tenuis & aurum solidum æquali cum velocitate in hoc
vacuo cadunt. Et par est ratio spatiorum cœlestium, quæ sunt supra atmosphæram terræ. Corpora
omnia in istis spatiis liberrime moveri debent; & propterea planetæ & cometæ in orbibus specie
& positione datis secundum leges supra expositas perpetuo revolvi. Perseverabunt quidem in
orbibus suis per leges gravitatis, sed regularem orbium situm primitus acquirere per leges hasce
minime potuerunt.

Planetæ sex principales revolvuntur circum solem in circulis soli concentricis, eadem
motus directione, in eodem plano quamproxime. Lunæ decem revolvuntur circum terram, jovem
& saturnum in circulis concentricis, eadem motus directione, in planis orbium planetarum
quamproxime. Et hi omnes motus regulares originem non habent ex causis mechanicis; siquidem
cometæ in orbibus valde eccentricis, & in omnes cœlorum partes libere feruntur. Quo motus
genere cometæ per orbes planetarum celerrime & facillime transeunt, & in apheliis suis ubi
tardiores sunt & diutius morantur; quam longissime distant ab invicem, ut se mutuo quam
minime trahant. Elegantissima hæcce solis, planetarum & cometarum compages non nisi consilio
& dominio entis intelligentis & potentis oriri potuit. Et si stellæ fixæ sint centra similium
systematum, hæc omnia simili consilio constructa suberunt Unius dominio: præsertim cum lux
fixarum sit ejusdem naturæ ac lux solis, & systemata omnia lucem in omnia invicem immittant.
Et ne fixarum systemata per gravitatem suam in se mutuo cadant, hic eadem immensam ab
invincem distantiam posuerit. [528]

Hic omnia regit non ut anima mundi, sed ut universorum dominus. Et propter dominum
suum, dominus deus  A"<J@6VJTD dici solet. Nam deus est vox relativaa

& ad servos refertur: & deitas est dominatio dei, non in corpus proprium,
uti sentiunt quibus deus est anima mundi, sed in servos. Deus summus est ens æternum,

     Id est Imperator uni-a

versalis.



2

infinitum, absolute perfectum: sed ens utcunque perfectum sine dominio non est dominus deus.
Dicimus enim deus meus, deus vester, deus Israelis, deus deorum, & dominus dominorum: sed
non dicimus æternus meus, æternus vester, æternus Israelis, æternus deorum; non dicimus

infinitus meus, vel perfectus meus. Hæ appellationes relationem non
habent ad servos. Vox deus passim  significat dominum: sed omnisb

dominus non est deus. Dominatio entis spritualis deum constituit,
vera verum, summa summum, ficta fictum. Et ex dominatione vera
sequitur deum verum esse vivum, intelligentem & potentem; ex
reliquis perfectionibus summum esse, vel summe perfectum.
Æternus est & infinitus, omnipotens & omnisciens, id est, durat ab
æterno in æternum & adest ab infinito in infinitum: omnia regit; &
omnia cognoscit, quæ fiunt aut fieri possunt. Non est æternitas &
infinitas, sed æternus & infinitus; non est duratio & spatium, sed
durat & adest. Durat semper, & adest ubique, & existendo semper

& ubique, durationem & spatium constituit. Cum unaquæque spatii particula sit semper, &
unumquodque durationis indivisibile momentum ubique; certe rerum omnium fabricator ac
dominus non erit nunquam, nusquam. Omnis anima sentiens diversis temporibus, & in diversis
sensuum, & motuum organis eadem est persona indivisibilis. Partes dantur successivæ in
duratione, coexistentes in spatio, neutræ in persona hominis seu principio ejus cogitante; & multo
minus in substantia cogitante dei. Omnis homo, quatenus res sentiens, est unus & idem homo
durante vita sua in omnibus & singulus sensuum organis. Deus est unus & idem deus semper &
ubique. Omnipræsens est non per virtutem solam, sed etiam per substantiam: nam virtus sine
substantia subsistere non po[529]test. In ipso  continentur &c

moventur universa, sed sine mutua passione. Deus nihil patitur ex
corporum motibus: illa nullam sentiunt resistentiam ex
omnipræsentia dei. Deum summum necessario existere in confesso
est: Et eadem necessitate semper est & ubique. Unde etiam totus est
sui similis, totus oculus, totus auris, totus cerebrum, totus
brachium, totus vis sentiendi, intelligendi, & agendi, sed more
minime humano, more minime corporeo, more nobis prorsus
incognito. Ut cæcus non habet ideam colorum, sic nos ideam non
habemus modorum, quibus deus sapientissimus sentit & intelligit
omnia. Corpore omni & figura corporea prorsus destituitur,
ideoque videri non potest, nec audiri, nec tangi, nec sub specie rei
alicujus corporei coli debet. Ideas habemus attributorum ejus, sed
quid sit rei alicujus substantia minime cognoscimus. Videmus
tantum corporum figuras & colores, audimus tantum sonos,
tangimus tantum superficies externas, olfacimus odores solos, & gustamus sapores: intimas
substantias nullo sensu, nulla actione reflexa cognoscimus; & multo minus ideam habemus
substantiæ dei. Hunc cognoscimus solummodo per proprietates ejus & attributa, & per
sapientissimas & optimas rerum structuras & causas finales, & admiramur ob perfectiones;
veneramur autem & colimus ob dominum. Colimus enim ut servi, & deus sine dominio,
providentia, & causis finalibus nihil aliud est quam fatum & natura. A cæca necessitate
metaphysica, quæ utique eadem est semper & ubique, nulla oritur rerum variatio. Tota rerum

 Pocockus noster vocem dei   b

deducit a voce Arabica du, (& in

casu obliquo di,) quæ dominum

significat. Et hoc sensu principes

vocantur dii, Psalm . lxxxiv. 6. &

Joan. x. 45. Et Moses dicitur deus

fratris Aaron, & deus regis

Pharaoh (Exod. iv. 16. & vii 1.)

E t  eo d em  sen su  an im æ

principum mortuorum olim a

gentibus vocabantur dii, sed falso

propter defectum dominii.

 Ita sentiebant veteres, ut   c

Pythagoras apud Ciceronem , de

Natura deorum, lib. 1. Thales,

Anaxagoras, Virgilius Georgic. lib

iv. v. 220, & Æneid. lib 6. v. 721.

Philo Allegor. lib. 1. sub initio.

Aratus in Phænom. sub initio. Ita

etiam scriptores sacri ut Paulus in

Act. xvii. 27, 28. Johannes in

Evang. xiv. 2. Moses in Deut. iv.

39. & x. 14. David Psal. cxxxix. 7,

8, 9. Solomon 1 Reg. viii. 27. Job

xxii. 12, 13, 14. Jeremias xxiii. 23,

24. Fingebant autem idolatræ

solem, lunam, & astra, animas

hominum & alias mundi partes

esse partes dei summi & ideo

colendas sed falso. 



3

conditarum pro locis ac temporibus diversitas, ab ideis & voluntate entis necessario existentis
solummodo oriri potuit. Dicitur autem deus per allegoriam videre, audire, loqui, ridere, amare,
odio habere, cupere, dare, accipere, gaudere, irasci, pugnare, fabricare, condere, construere. Nam
sermo omnis de deo a rebus humanis per similitudinem aliquam desumitur, non perfecctam
quidem, sed aliqualem tamen. Et hæc de deo, de quo utique ex phænomenis disserere, ad
philosophiam naturalem pertinet. [530]

Hactenus phænomena cælorum & maris nostri per vim gravitatis exposui, sed causam
gravitatis exposui, sed causam gravitatis nondum assignavi{.} Oritur utique hæc vis a causa
aliqua, quæ penetrat ad usque centra solis & planetarum, sine virtutis diminutione; quæque agit
non pro quantitate superficierum particularum, in quas agit (ut solent causæ mechnicæ) sed pro
quantitate materiæ solidæ; & cujus actio in immensas distantias undique extenditur, decrescendo
semper in duplicata ratione distantiarum. Gravitas in solem componitur ex gravitatibus in singulas
solis particulas, & recedendo a sole decrescit accurate in duplicata ratione distantiarum ad usque
orbem saturni, ut ex quiete apheliorum planetarum manifestum est, & ad usque ultima
cometarum aphelia, si modo aphelia illa quiescant. Rationem vero harum gravitatis proprietatum
ex phænomenis nondum potui deducere, & hypotheses non fingo. Quicquid enim ex phænomenis
non deducitur, hypothesis vocanda est; & hypotheses seu metaphysicæ, seu physicæ, seu qualitatum
occultarum, seu mechanicæ, in philosophia experimentali locum non habent. In hac philosophia
propositiones deducuntur ex phænomenis, & redduntur generales per inductionem. Sic
impenetrabilitas, mobilitas, & impetus corporum & leges motuum & gravitatis innotuerunt. Et
satis est quod gravitas revera existat, & agat secundum leges a nobis expositas, & ad corporum
cælestium & maris nostri motus omnes sufficiat.

Adjicere jam liceret nonnulla de spiritu quodam subtilissimo corpora crassa pervadente,
& in iisdem latente; cujus vi & actionibus particulæ corporum ad minimas distantias se mutuo
attrahunt, & contiguæ factæ cohærent; & corpora electrica agunt ad distantias majores, tam
repellendo quam attrahendo corpuscula vicina; & lux emittitur, reflectitur, refringitur, inflectitur,
& corpora calefacit; & sensatio omnis excitatur, & membra animalium ad voluntatem moventur,
vibrationibus scilicet hujus spiritus per solida nervorum capillamenta ab externis sensuum organis
ad cerebrum & a cerebro in musculos propagatis. Sed hæc paucis exponi non possunt; neque
adest sufficiens copia experimentorum, quibus leges actionum hujus spiritus accurate determinari
& monstrari debent.

F  I  N  I  S.

È È È

Bibliographic details

Isaac Newton, Philosophiæ naturalis principia mathematica. Auctore Isaaco Newtono, Eq. Aur. Editio tertia aucta & emendata.

Londini: Apud Guil. & Joh. Innys, Regiæ Societatis typographos. MDCCXXVI, pp. 526-30. Edited by Henry Pemberton.

This version of the General Scholium contains 1442 words.



4

Correction

In marginal note b, “Joan. x. 45.” should read “Joan. x. 35.” (i.e., John 10:35). 

The Newton Project Canada: www.isaacnewton.ca


