
1

The General Scholium to Isaac Newton’s Principia,
3rd ed. (1726)

S C H O L I U M   G E N E R A L E.
Hypothesis vorticum multis premitur difficultatibus. Ut planeta unusquisque radio ad solem

ducto areas describat tempori proportionales, tempora periodica partium vorticis deberent esse in
duplicata ratione distantiarum a sole. Ut periodica planetarum tempora sint in proportione
sesquiplicata distantiarum a sole, tempora [527] periodica partium vorticis deberent esse in
sesquiplicata distantiarum proportione. Ut vortices minores circum saturnum, jovem & alios planetas
gyrati conserventur & tranquille natent in vortice solis, tempora periodica partium vorticis solaris
deberent esse æqualia. Revolutiones solis & planetarum circum axes suos, quæ cum motibus vorticum

congruere deberent, ab omnibus hisce proportionibus discrepant. Motus cometarum sunt summe
regulares, & easdem leges cum planetarum motibus observant, & per vortices explicari nequeunt.
Feruntur cometæ motibus valde eccentricis in omnes cœlorum partes, quod fieri non potest, nisi
vortices tollantur.

Projectilia, in aëre nostro, solam aëris resistentiam sentiunt. Sublato aëre, ut sit in vacuo
Boyliano, resistentia cessat, siquidem pluma tenuis & aurum solidum æquali cum velocitate in hoc
vacuo cadunt. Et par est ratio spatiorum cœlestium, quæ sunt supra atmosphæram terræ. Corpora
omnia in istis spatiis liberrime moveri debent; & propterea planetæ & cometæ in orbibus specie &
positione datis secundum leges supra expositas perpetuo revolvi. Perseverabunt quidem in orbibus
suis per leges gravitatis, sed regularem orbium situm primitus acquirere per leges hasce minime
potuerunt.

Planetæ sex principales revolvuntur circum solem in circulis soli concentricis, eadem motus
directione, in eodem plano quamproxime. Lunæ decem revolvuntur circum terram, jovem &
saturnum in circulis concentricis, eadem motus directione, in planis orbium planetarum
quamproxime. Et hi omnes motus regulares originem non habent ex causis mechanicis; siquidem
cometæ in orbibus valde eccentricis, & in omnes cœlorum partes libere feruntur. Quo motus genere
cometæ per orbes planetarum celerrime & facillime transeunt, & in apheliis suis ubi tardiores sunt
& diutius morantur; quam longissime distant ab invicem, ut se mutuo quam minime trahant.
Elegantissima hæcce solis, planetarum & cometarum compages non nisi consilio & dominio entis
intelligentis & potentis oriri potuit. Et si stellæ fixæ sint centra similium systematum, hæc omnia
simili consilio constructa suberunt Unius dominio: præsertim cum lux fixarum sit ejusdem naturæ ac
lux solis, & systemata omnia lucem in omnia invicem immittant. Et ne fixarum systemata per
gravitatem suam in se mutuo cadant, hic eadem immensam ab invincem distantiam posuerit. [528]

Hic omnia regit non ut anima mundi, sed ut universorum dominus. Et propter dominum
suum, dominus deus  A"<J@6VJTD dici solet. Nam deus est vox relativaa

& ad servos refertur: & deitas est dominatio dei, non in corpus proprium,
uti sentiunt quibus deus est anima mundi, sed in servos. Deus summus est ens æternum, infinitum,

     Id est Imperator uni-a

versalis.



2

absolute perfectum: sed ens utcunque perfectum sine dominio non est dominus deus. Dicimus enim
deus meus, deus vester, deus Israelis, deus deorum, & dominus dominorum: sed non dicimus æternus
meus, æternus vester, æternus Israelis, æternus deorum; non dicimus infinitus meus, vel perfectus

meus. Hæ appellationes relationem non habent ad servos. Vox deus
passim  significat dominum: sed omnis dominus non est deus.b

Dominatio entis spritualis deum constituit, vera verum, summa
summum, ficta fictum. Et ex dominatione vera sequitur deum verum
esse vivum, intelligentem & potentem; ex reliquis perfectionibus
summum esse, vel summe perfectum. Æternus est & infinitus,
omnipotens & omnisciens, id est, durat ab æterno in æternum & adest
ab infinito in infinitum: omnia regit; & omnia cognoscit, quæ fiunt aut
fieri possunt. Non est æternitas & infinitas, sed æternus & infinitus;
non est duratio & spatium, sed durat & adest. Durat semper, & adest
ubique, & existendo semper & ubique, durationem & spatium

constituit. Cum unaquæque spatii particula sit semper, & unumquodque durationis indivisibile
momentum ubique; certe rerum omnium fabricator ac dominus non erit nunquam, nusquam. Omnis
anima sentiens diversis temporibus, & in diversis sensuum, & motuum organis eadem est persona
indivisibilis. Partes dantur successivæ in duratione, coexistentes in spatio, neutræ in persona hominis
seu principio ejus cogitante; & multo minus in substantia cogitante dei. Omnis homo, quatenus res
sentiens, est unus & idem homo durante vita sua in omnibus & singulus sensuum organis. Deus est
unus & idem deus semper & ubique. Omnipræsens est non per virtutem solam, sed etiam per
substantiam: nam virtus sine substantia subsistere non po[529]test. In ipso  continentur & moventurc

universa, sed sine mutua passione. Deus nihil patitur ex corporum
motibus: illa nullam sentiunt resistentiam ex omnipræsentia dei. Deum
summum necessario existere in confesso est: Et eadem necessitate
semper est & ubique. Unde etiam totus est sui similis, totus oculus, totus
auris, totus cerebrum, totus brachium, totus vis sentiendi, intelligendi,
& agendi, sed more minime humano, more minime corporeo, more
nobis prorsus incognito. Ut cæcus non habet ideam colorum, sic nos
ideam non habemus modorum, quibus deus sapientissimus sentit &
intelligit omnia. Corpore omni & figura corporea prorsus destituitur,
ideoque videri non potest, nec audiri, nec tangi, nec sub specie rei
alicujus corporei coli debet. Ideas habemus attributorum ejus, sed quid
sit rei alicujus substantia minime cognoscimus. Videmus tantum
corporum figuras & colores, audimus tantum sonos, tangimus tantum
superficies externas, olfacimus odores solos, & gustamus sapores:
intimas substantias nullo sensu, nulla actione reflexa cognoscimus; &
multo minus ideam habemus substantiæ dei. Hunc cognoscimus solummodo per proprietates ejus
& attributa, & per sapientissimas & optimas rerum structuras & causas finales, & admiramur ob
perfectiones; veneramur autem & colimus ob dominum. Colimus enim ut servi, & deus sine dominio,
providentia, & causis finalibus nihil aliud est quam fatum & natura. A cæca necessitate metaphysica,

 Pocockus noster vocem dei   b

deducit a voce Arabica du, (& in

casu obliquo di,) quæ dominum

significat. Et hoc sensu principes

vocantur dii, Psalm . lxxxiv. 6. &

Joan. x. 45. Et Moses dicitur deus

fratris Aaron, & deus regis

Pharaoh (Exod. iv. 16. & vii 1.)

E t  eo d em  sen su  an im æ

principum mortuorum olim a

gentibus vocabantur dii, sed falso

propter defectum dominii.

 Ita sentiebant veteres, ut   c

Pythagoras apud Ciceronem , de

Natura deorum, lib. 1. Thales,

Anaxagoras, Virgilius Georgic. lib

iv. v. 220, & Æneid. lib 6. v. 721.

Philo Allegor. lib. 1. sub initio.

Aratus in Phænom. sub initio. Ita

etiam scriptores sacri ut Paulus in

Act. xvii. 27, 28. Johannes in

Evang. xiv. 2. Moses in Deut. iv.

39. & x. 14. David Psal. cxxxix. 7,

8, 9. Solomon 1 Reg. viii. 27. Job

xxii. 12, 13, 14. Jeremias xxiii. 23,

24. Fingebant autem idolatræ

solem, lunam, & astra, animas

hominum & alias mundi partes

esse partes dei summi & ideo

colendas sed falso. 



3

quæ utique eadem est semper & ubique, nulla oritur rerum variatio. Tota rerum conditarum pro locis
ac temporibus diversitas, ab ideis & voluntate entis necessario existentis solummodo oriri potuit.
Dicitur autem deus per allegoriam videre, audire, loqui, ridere, amare, odio habere, cupere, dare,
accipere, gaudere, irasci, pugnare, fabricare, condere, construere. Nam sermo omnis de deo a rebus
humanis per similitudinem aliquam desumitur, non perfecctam quidem, sed aliqualem tamen. Et hæc
de deo, de quo utique ex phænomenis disserere, ad philosophiam naturalem pertinet. [530]

Hactenus phænomena cælorum & maris nostri per vim gravitatis exposui, sed causam
gravitatis exposui, sed causam gravitatis nondum assignavi{.} Oritur utique hæc vis a causa aliqua,
quæ penetrat ad usque centra solis & planetarum, sine virtutis diminutione; quæque agit non pro
quantitate superficierum particularum, in quas agit (ut solent causæ mechnicæ) sed pro quantitate
materiæ solidæ; & cujus actio in immensas distantias undique extenditur, decrescendo semper in
duplicata ratione distantiarum. Gravitas in solem componitur ex gravitatibus in singulas solis
particulas, & recedendo a sole decrescit accurate in duplicata ratione distantiarum ad usque orbem
saturni, ut ex quiete apheliorum planetarum manifestum est, & ad usque ultima cometarum aphelia,
si modo aphelia illa quiescant. Rationem vero harum gravitatis proprietatum ex phænomenis nondum
potui deducere, & hypotheses non fingo. Quicquid enim ex phænomenis non deducitur, hypothesis
vocanda est; & hypotheses seu metaphysicæ, seu physicæ, seu qualitatum occultarum, seu mechanicæ,
in philosophia experimentali locum non habent. In hac philosophia propositiones deducuntur ex
phænomenis, & redduntur generales per inductionem. Sic impenetrabilitas, mobilitas, & impetus
corporum & leges motuum & gravitatis innotuerunt. Et satis est quod gravitas revera existat, & agat
secundum leges a nobis expositas, & ad corporum cælestium & maris nostri motus omnes sufficiat.

Adjicere jam liceret nonnulla de spiritu quodam subtilissimo corpora crassa pervadente, &
in iisdem latente; cujus vi & actionibus particulæ corporum ad minimas distantias se mutuo attrahunt,
& contiguæ factæ cohærent; & corpora electrica agunt ad distantias majores, tam repellendo quam
attrahendo corpuscula vicina; & lux emittitur, reflectitur, refringitur, inflectitur, & corpora calefacit;
& sensatio omnis excitatur, & membra animalium ad voluntatem moventur, vibrationibus scilicet
hujus spiritus per solida nervorum capillamenta ab externis sensuum organis ad cerebrum & a cerebro
in musculos propagatis. Sed hæc paucis exponi non possunt; neque adest sufficiens copia
experimentorum, quibus leges actionum hujus spiritus accurate determinari & monstrari debent.

F  I  N  I  S.

È È È

Bibliographic details

Isaac Newton, Philosophiæ naturalis principia mathematica. Auctore Isaaco Newtono, Eq. Aur. Editio tertia aucta & emendata. Londini:

Apud Guil. & Joh. Innys, Regiæ Societatis typographos. MDCCXXVI, pp. 526-30. Edited by Henry Pemberton. This version



4

of the General Scholium contains 1442 words.

Correction

In marginal note b, “Joan. x. 45.” should read “Joan. x. 35.” (i.e., John 10:35). 

The Newton Project Canada: www.isaacnewton.ca


