The General Scholium to Isaac Newton’s Principia,

3rd ed. (1726)

SCHOLIUM GENERALE.

Hypothesis vorticum multis premitur difficultatibus. Ut planeta unusquisque radio ad solem
ducto areas describat tempori proportionales, tempora periodica partium vorticis deberent esse in
duplicata ratione distantiarum a sole. Ut periodica planetarum tempora sint in proportione
sesquiplicata distantiarum a sole, tempora [527] periodica partium vorticis deberent esse in
sesquiplicata distantiarum proportione. Ut vortices minores circum saturnum, jovem & alios planetas
gyrati conserventur & tranquille natent in vortice solis, tempora periodica partium vorticis solaris
deberentesse 2qualia. Revolutiones solis & planetarum circum axes suos, qua cum motibus vorticum
congruere deberent, ab omnibus hisce proportionibus discrepant. Motus cometarum sunt summe
regulares, & easdem leges cum planetarum motibus observant, & per vortices explicari nequeunt.
Feruntur comete motibus valde eccentricis in omnes ccelorum partes, quod fieri non potest, nisi
vortices tollantur.

Projectilia, in aére nostro, solam aéris resistentiam sentiunt. Sublato aére, ut sit in vacuo
Boyliano, resistentia cessat, siquidem pluma tenuis & aurum solidum zquali cum velocitate in hoc
vacuo cadunt. Et par est ratio spatiorum ccelestium, qua sunt supra atmospharam terre. Corpora
omnia in istis spatiis liberrime moveri debent; & propterea planetee & cometa in orbibus specie &
positione datis secundum leges supra expositas perpetuo revolvi. Perseverabunt quidem in orbibus
suis per leges gravitatis, sed regularem orbium situm primitus acquirere per leges hasce minime
potuerunt.

Planeta sex principales revolvuntur circum solem in circulis soli concentricis, eadem motus
directione, in eodem plano quamproxime. Lunz decem revolvuntur circum terram, jovem &
saturnum in circulis concentricis, eadem motus directione, in planis orbium planetarum
quamproxime. Et hi omnes motus regulares originem non habent ex causis mechanicis; siquidem
cometa in orbibus valde eccentricis, & in omnes ceelorum partes libere feruntur. Quo motus genere
cometa per orbes planetarum celerrime & facillime transeunt, & in apheliis suis ubi tardiores sunt
& diutius morantur; quam longissime distant ab invicem, ut se mutuo quam minime trahant.
Elegantissima hacce solis, planetarum & cometarum compages non nisi consilio & dominio entis
intelligentis & potentis oriri potuit. Et si stelle fixe sint centra similium systematum, hac omnia
simili consilio constructa suberunt Unius dominio: presertim cum lux fixarum sit ejusdem natura ac
lux solis, & systemata omnia lucem in omnia invicem immittant. Et ne fixarum systemata per
gravitatem suam in se mutuo cadant, hic eadem immensam ab invincem distantiam posuerit. [528]

Hic omnia regit non ut anima mundji, sed ut universorum dominus. Et propter dominum

*1d est Imperator uni- Suum, dominus deus * Ilavtokdtwp dicisolet. Nam deus est vox relativa
versalis. & ad servos refertur: & deitas est dominatio dei, non in corpus proprium,
uti sentiunt quibus deus est anima mundji, sed in servos. Deus summus est ens &ternum, infinitum,



absolute perfectum: sed ens utcunque perfectum sine dominio non est dominus deus. Dicimus enim
deus meus, deus vester, deus Israelis, deus deorum, & dominus dominorum: sed non dicimus zternus
meus, ternus vester, &ternus Israelis, eternus deorum; non dicimus infinitus meus, vel perfectus

meus. Ha appellationes relationem non habent ad servos. Vox deus
® Pocockus noster vocem dei
deducit a voce Arabica du, (& in

casu obliquo 47,) que dominum

passim ~ significat dominum: sed omnis dominus non est deus.

Dominatio entis spritualis deum constituit, vera verum, summa

significat. Et hoc sensu principes ~ summum, ficta fictum. Et ex dominatione vera sequitur deum verum
vocantur dii, Psalm. Ixxxiv. 6. &
Joan. x. 45. Et Moses dicitur deus
fratris Aaron, & dens regis
Pharaoh (Exod. iv. 16. & vii 1.)

Et eodem

esse vivum, intelligentem & potentem; ex reliquis perfectionibus
summum esse, vel summe perfectum. Aiternus est & infinitus,
omnipotens & omnisciens, id est, durat ab @terno in &ternum & adest

sensu anima

ab infinito in infinitum: omnia regit; & omnia cognoscit, que fiunt aut

inci t 11 . . . . . .
prineipum morthorum om & fler] possunt. Non est zternitas & infinitas, sed =ternus & infinitus;
gentibus vocabantur dii, sed falso

propter defectum domini. non est duratio & spatium, sed durat & adest. Durat semper, & adest
ubique, & existendo semper & ubique, durationem & spatium
constituit. Cum unaquaque spatii particula sit semper, & unumquodque durationis indivisibile
momentum #bigue; certe rerum omnium fabricator ac dominus non erit nunguam, nusquam. Omnis
anima sentiens diversis temporibus, & in diversis sensuum, & motuum organis eadem est persona
indivisibilis. Partes dantur successive in duratione, coexistentes in spatio, neutra in persona hominis
seu principio ejus cogitante; & multo minus in substantia cogitante dei. Omnis homo, quatenus res
sentiens, est unus & idem homo durante vita sua in omnibus & singulus sensuum organis. Deus est
unus & idem deus semper & ubique. Omniprasens est non per virtutem solam, sed etiam per
substantiam: nam virtus sine substantia subsistere non po[529]test. In ipso ‘ continentur & moventur

universa, sed sine mutua passione. Deus nihil patitur ex corporum ¢ Ita sentiebant veteres, ut
Pythagoras apud Ciceronem, de
Thales,
Anaxagoras, Virgilius Georgic. lib
v.v. 220, & Aneid. lib 6. v. 721.
Philo Allegor. /ib. 1.

Aratus in Phenom. sub initio. Ita

motibus: illa nullam sentiunt resistentiam ex omniprasentia dei. Deum
. . . . Natura deorum, /. 1.
summum necessario existere in confesso est: Et eadem necessitate

semper est & ubigue. Unde etiam totus est sui similis, totus oculus, totus

auris, totus cerebrum, totus brachium, totus vis sentiendi, intelligendi, sub initio.

& agendi, sed more minime humano, more minime corporeo, more i . X !

. . . . . etiam scriptores sacri ut Paulus in
nobis prorsus incognito. Ut cazcus non habet ideam colorum, sic nos 4 . (=" 27 28 Johamnes in
ideam non habemus modorum, quibus deus sapientissimus sentit &  Evang. xiv. 2. Moses in Deut. iv.
39. & x. 14. David Psal. cxxxix. 7,
8, 9. Solomon 1 Reg. viii. 27. Job

xxil. 12, 13, 14. Jeremias xxiii. 23,

intelligit omnia. Corpore omni & figura corporea prorsus destituitur,
ideoque videri non potest, nec audiri, nec tangi, nec sub specie rei

alicujus corporei coli debet. Ideas habemus attributorum ejus, sed quid
sit rei alicujus substantia minime cognoscimus. Videmus tantum
corporum figuras & colores, audimus tantum sonos, tangimus tantum
superficies externas, olfacimus odores solos, & gustamus sapores:

24. Fingebant autem idolatre
solem, lunam, & astra, animas
hominum & alias mundi partes

esse partes dei summi & ideo

colendas sed falso.

intimas substantias nullo sensu, nulla actione reflexa cognoscimus; &

multo minus ideam habemus substantiz dei. Hunc cognoscimus solummodo per proprietates ejus
& attributa, & per sapientissimas & optimas rerum structuras & causas finales, & admiramur ob
perfectiones; veneramur autem & colimus ob dominum. Colimus enim ut servi, & deus sine dominio,
providentia, & causis finalibus nihil aliud est quam fatum & natura. A ceca necessitate metaphysica,



que utique eadem est semper & ubique, nulla oritur rerum variatio. Tota rerum conditarum pro locis
ac temporibus diversitas, ab ideis & voluntate entis necessario existentis solummodo oriri potuit.
Dicitur autem deus per allegoriam videre, audire, loqui, ridere, amare, odio habere, cupere, dare,
accipere, gaudere, irasci, pugnare, fabricare, condere, construere. Nam sermo omnis de deo a rebus
humanis per similitudinem aliquam desumitur, non perfecctam quidem, sed aliqualem tamen. Et haec
de deo, de quo utique ex ph@nomenis disserere, ad philosophiam naturalem pertinet. [530]
Hactenus pha&nomena czlorum & maris nostri per vim gravitatis exposui, sed causam
gravitatis exposui, sed causam gravitatis nondum assignavi{.} Oritur utique hac vis a causa aliqua,
qua penetrat ad usque centra solis & planetarum, sine virtutis diminutione; quaque agit non pro
quantitate superficierum particularum, in quas agit (ut solent causae mechnicz) sed pro quantitate
materie solide; & cujus actio in immensas distantias undique extenditur, decrescendo semper in
duplicata ratione distantiarum. Gravitas in solem componitur ex gravitatibus in singulas solis
particulas, & recedendo a sole decrescit accurate in duplicata ratione distantiarum ad usque orbem
saturni, ut ex quiete apheliorum planetarum manifestum est, & ad usque ultima cometarum aphelia,
simodo apheliailla quiescant. Rationem vero harum gravitatis proprietatum ex phaenomenis nondum
potui deducere, & hypotheses non fingo. Quicquid enim ex phanomenis non deducitur, zypothesis
vocanda est; & hypotheses seu metaphysica, seu physica, seu qualitatum occultarum, seu mechanice,
in philosophia experimentali locum non habent. In hac philosophia propositiones deducuntur ex
phznomenis, & redduntur generales per inductionem. Sic impenetrabilitas, mobilitas, & impetus
corporum & leges motuum & gravitatis innotuerunt. Et satis est quod gravitas revera existat, & agat
secundum leges a nobis expositas, & ad corporum czlestium & maris nostri motus omnes sufficiat.
Adjicere jam liceret nonnulla de spiritu quodam subtilissimo corpora crassa pervadente, &
in iisdem latente; cujus vi & actionibus particula corporum ad minimas distantias se mutuo attrahunt,
& contiguz facte cohzrent; & corpora electrica agunt ad distantias majores, tam repellendo quam
attrahendo corpuscula vicina; & lux emittitur, reflectitur, refringitur, inflectitur, & corpora calefacit;
& sensatio omnis excitatur, & membra animalium ad voluntatem moventur, vibrationibus scilicet
hujus spiritus per solida nervorum capillamenta ab externis sensuum organis ad cerebrum & a cerebro
in musculos propagatis. Sed hac paucis exponi non possunt; neque adest sufficiens copia
experimentorum, quibus leges actionum hujus spiritus accurate determinari & monstrari debent.

FI1INTIS.

2

Bibliographic details
Isaac Newton, Philosophie naturalis principia mathematica. Auctore Isaaco Newtono, Eq. Aur. Editio tertia aucta & emendata. Londini:

Apud Guil. & Joh. Innys, Regiz Societatis typographos. MDCCXXVI, pp. 526-30. Edited by Henry Pemberton. This version



of the General Scholium contains 1442 words.

Correction
In marginal note b, “Joan. x. 45.” should read “Joan. x. 35.” (i.e., John 10:35).

The Newton Project Canada: www.isaacnewton.ca



