French translation of the General Scholium by the
Marquise du Chatelet (1759)

SCHOLIE GEENE RAL

L’hypothese des tourbillons est sujette a beaucoup de difficultés. Car afin que chaque
planéte puisse décrire autour du Soleil des aires proportionnelles au temps, il faudroit que les
temps périodiques des parties de leur tourbillon fussent en raison doublée de leurs distances au
Soleil.

Afin que les temps périodiques des planétes soient en raison sesquiplée de leurs distances
au Soleil, il faudroit que les temps périodiques des parties de leurs tourbillons fussent en raison
sesquiplée de leurs distances a cet astre.

Et afin que les petits tourbillons qui tournent autour de Saturne, de Jupiter & des autres
planétes, puissent subsister & niger librement dans le tourbillon du Soleil, il faudroit que les
temps périodiques des parties du tourbillon solaire fussent égaux. Or les révolutions du Soleil &
des planétes autour de leur axe qui devroient s’accorder avec les mouvemens des tourbillons,
s’éloignent beaucoup de toutes ces proportions.

Les cométes ont des mouvemens fort réguliers, elles suivent dans leurs révolutions les
mémes loix que les planétes; & leur cours ne peut s’expliquer par les tourbillons. Car les cométes
sont transportées par des mouvemens trés-excentriques dans toutes les parties du ciel, ce qui ne
peut s’exécuter si on ne renonce aux tourbillons.

Les projectiles n’éprouvent ici-bas d’autre résistance que celle de I'air, & dans le vuide de
Boyle la résistance cesse, ensorte qu’une plume & de l'or y tombent avec une égale vitesse. Il en
est de méme de espaces célestes au-dessus de 'atmosphére de la terre, lesquels sont vuides d’air:
tous les corps doivent se mouvoir trés-librement dans ces espaces; & par conséquent les planétes
& les cométes doivent y faire continuellement leurs révolutions dans des orbes donnés d’espéce
& de position, en suivant [175] les loix ci-dessus exposées. Et elles doivent continuer par les loix
de la gravité a se mouvoir dans leurs orbes, mais la position primitive & réguliére de ces orbes ne
peut étre attribuée a ces loix.

Les six planétes principales font leurs révolutions autour du Soleil dans des cercles qui lui
sont concentriques, elles sont toutes a peu pres dans le méme plan, & leurs mouvemens ont la
mém direction.

Les dix Lunes qui tournent autour de la terre, de Jupiter & de Saturne dans cercles
concentriques a ces planétes, se meuvent dans le méme sens & dans le plans des orbes de ces
planétes a peu pres. Tous ces mouvemens si réguliers n’ont point de causes méchaniques; puisque
les cométes se meuvent dans des orbes fort excentriques, & dans toutes les parties du ciel.

Par cette espece de mouvement les cométes traversent trés-vite & trés-facilement les orbes
des planétes, & dans leur aphélie, ou leur mouvement est trés-lent, & ou elles demeurent tres-
longtemps, elles sont si eloignées les unes des autres que leur attraction mutuelle est presque
insensible.

Cet admirable arrangement du Soleil, des planétes & des cométes, ne peut étre que



Pouvrage d’un étre tout-puissant & intelligent. Et si chaque etoile fixe est le centre d’un sistéme
semblable au notre, il est certain, que tout portant ’empreinte d’'un méme dessein, tout doit étre
soumis a un seul & méme Etre: car la lumiere que le Soleil & les etoiles fixes se renvoyent
mutuellement est de méme nature. De plus, on voit que celui qui a arrangé cet Univers, a mis les
etoiles fixes & une distance immense les unes des autres, de peur que ces globes ne tombassent les
uns sur les autres par la force de leur gravité.

Cet Etre infini gouverne tout, non comme "ame du monde, mais comme le Seigneur de
toutes choses. .t & cause de cet empire, le Seigneur-Dieu s’appele [lavtokpdtwp, c’est-a-dire,
le Seignenr universel. Car Dien est un mot relatif & qui se rapporte a [176] des serviteurs: & 'on
doit entendre par divinité la puissance supréme non pas seulement sur des étres matériels, comme
le pensent ceux qui font Dieu uniquement ’ame du monde, mais sur des étres pensans qui lui sont
soumis. Le Tres-hautest un Etre infini, éternal, entierement parfait: mais un Etre, quelque parfait
qu’il fiit, 8’il n’avoit pas de domination, ne seroit pas Dieu. Car nous disons, mon Dieu,votre Dieu,
le Dieu & Israel, le Dien des Dieux, & le Seigneur des Seigneurs, mais nous ne disons point, mon
Eternel,votre Eternel,’ Eternel & Israel, ' Eternal des Deinx; nous ne disons point, mon infini, nimon
parfait, parce que ces dénominations n’ont pas de relation a des étres soumis. L.e mot de Dieu
signifie quelquefois le Seigneur. ~ Mais tout Seigneur n’est pas Dieu. La domination d’un Etre
spirituel est ce qui constitue Dieu: elle est vraie dans le vrai Dieu, elle s’étend a tout dans le Dieu
est au-dessus de tout, & elle est seulement fictice & imaginée dans les faux Dieux: il suit de ceci
que le vrai Dieu est un Dieu vivant, intelligent, & puissant; qu’il est au-dessus de tout, &
entierement parfait. Il est éternal & infini, tout-puissant, & omni-scient, ¢’est-a-dire, qu’il dure
depuis Ieternité passée & dans ’éternité a venir, & qu’il est présent partout ’espace infini: il régit
tout; & il connoit tout ce qui est & tout ce qui peut étre. Il n’est pas I'éternité ni Pinfinité, mais
il est éternal & infini; il n’est pas la durée ni Pespace, mais il dure & il est présent; il dure toujours
& il est présent partout; il est éxistant toujours & en tout lieu, il constitue 'espace & la durée.

Comme chaque particule de Pespace éxiste toujours, & que chaque moment indivisible
de la durée dure partout, on ne peut pas dire que celui qui a fait toutes choses & qui en est le
Seigneur [177] n’est jamais & nulle-part. Toute ame qui sent en divers temps, par divers sens, &
par le mouvement de plusieurs organes, est toujours une seule & méme personne indivisible.

Ily a des parties successives dans la durée, & des parties co-existantes dans 'espace: il n’y
a rien de semblable dans ce qui constitue la personne de ’homme ou dans son principe pensant;
& bien moins y en aura-t’il dans la substance pensante de Dieu. Tout homme, en tant qu’il est un
Etre sentant, est un seul & méme homme pendant toute sa vie & dans tous les divers organes de
ses sens. Ainsi Dieu est un seul & méme Dieu partout & toujours. Il est présent partout, non
seulement virtuellement, mais substantiellement, car on ne peut agir ou 'on n’est pas. Tout est mii

* . . . A . . ’ .
& contenu dans lui, mais sans aucune action des autres étres sur lui. Car Dieu n’éprouve rien

" Pocock fait dériver le mot de Dien du mot arabe (Du & au génitif D7) qui signifie Seigneur, & c’est dans ce sens que
les Princes sont appellés Dieux (au Pseaume 84. v. 6. & au 10. ch. de S. Jean, v. 45.) Moyse est appellé le Dieu de son frere
Aaron, & le Dieu du Roi Pharaon, (ch. 4. de ’Exod. v. 16. & ch. 7. v. 1.) & dans le méme sense les ames des Princes morts
étoient appellées Dienx autrefois par les Gentils, mais ¢’étoit a tort, car apres leur mort ils n’avoient plus de domination.

" Les anciens pensoient ainsi, comme il paroit par la maniére dont s’exprime Pythagore, dans le livre de la Nature des
Dieux de Ciceron, liv. 1. ainsi que Thalés & Anaxagore; Virgile dans les Georgiques, liv. 4. v. 220 & dans le 6 liv. de ’Eneide
v. 721. Philon au commencement du liv. 1. de ’Allégorie. Aratus dans ses phénoménes. Il en est de méme des Auteurs sacrés,
S. Paul, Actes des Apotr. ch. 17.v.27. & 28. S.Jean dans son Evangile, ch. 14. v. 2. Moyse dans le Deuteronome, ch. 4. v. 39
& ch. 10. v. 14. David dans le Pseaume 139.v. 7. 8 & 9. Salomon au 1. liv. des Rois, ch. 8. v. 27. Job, ch. 22.v. 12. 13 & 14.

2



par le mouvement des corps: & sa toute-présence ne leur fait sentir aucune résistance, il est
évident que le Dieu supréme éxiste nécessairement: & par la méme nécessité il éxiste partout &
toujours. D’ou il suit aussi qu’il est tout semblable a lui-méme, tout ceil, tout oreille, tout cerveau,
tout bras, tout sensation, tout intelligence, & tout action: d’une fagon nullement humaine, encore
moins corporelle, & entiérement inconnue. Car de méme qu’un aveugle n’a pas d’idée des
couleurs, ainsi nous n’avaons point d’idées de la maniére don’t ’Etre supréme sent & connoit
toutes choses. Il n’a point de corps ni de forme corporelle, ainsi il ne peut étre ni v{i, ni touché, ni
en[178]tendu, & on ne doit 'adorer sous aucune forme sensible. Nous avons des idées de ses
attributs, mais nous n’en avons aucune de sa substance. Nous voyons les figures & les couleurs
des corps, nous entendons leurs sons, nous touchons leurs superficies extérieures, nous sentons
leurs odeurs, nous golitons leurs saveurs: mais quant aux substances intimes, nous ne les
connoissons paraucun sens, ni par aucune réflexion; & nous avons encore beaucoup moins d’idée
de la substance de Dieu. Nous le connoissons seulement par ses propriétés & ses attributs, par la
structure trés-sage & tres-excellente des choses, & par leurs causes finales; nous Padmirons a
cause de ses perfections; nous le révérons & nous 'adorons a cause de son empire; nous 'adorons
comme soumis, car un Dieu sans providence, sans empire & sans causes finales, n’est autre chose
que destin & la nature; la nécessité métaphysique, qui est toujours & partout la méme, ne peut
produire aucune diversité; la diversité qui régne en tout, quant au tems & aux lieux, ne peut venir
que de la volonté & de la sagesse d’un Etre qui éxiste nécessairement.

On dit allégoriquement que Dieu voit, entend, parle, qu’il se réjouit, qu’il est en colere,
qu’il aime, qu’il hait, qu’il desire, qu’il construit, qu’il batit, qu’il fabrique, qu’il accepte, qu’il
donne, parce que tout ce qu’on dit de Dieu est pris de quelque comparaison avec les choses
humaines; mais ces comparaisons, quoique’elles soient trés-imparfaites, en donnent cependant
quelque foible idée. Voila ce que javois a dire de Dieu, don’t il appartient a la philosophie
naturelle d’examiner les ouvrages.

Jai expliqué jusqu’ici les phénoménes célestes & ceux de la mer par la force de la
gravitation, mais je n’aiassigné nulle part la cause de cette gravitation. Cette force vient de quelque
cause qui pénétre jusqu’au centre du Soleil & des planétes, sans rien perdre de son activité; elle
n’agit point selon la grandeur des superficies, (comme les causes méchaniques) mais selon la
quantité de la matiere: & son action s’étend de toutes parts a des dis[179]tances immenses, en
décroissant toujours dans la raison doublée des distances.

La gravité vers le Soleil est composée des gravités vers chacune de ses particules, & elle
décroit éxactement, en s’éloignant du Soleil, en raison doublée des distances, & cela jusqu’a ’orbe
de Saturne, comme le repos des aphélies des planétes le prouve, & elle s’étend jusqu’aux dernieres
aphélies des cométes, si ces aphélies sont en repos.

Je n’ai pl encore parvenir a déduire des phénomenes la raison de ces propriétés de la
gravité, & je n’imagine point d’hypotheses. Car tout ce qui ne se déduit point des phénomenes
est une hypothese: & les hypotheses, soit métaphysiques, soit physiques, soit mécaniques, soit
celles des qualités occultes, ne doivent pas étre regues dans la philosophie expérimentale.

Dans cette philosophie, on tire les propositions des phénomenes, & on les rend ensuite

générales par induction. C’est ainsi que Pimpénétrabilité, la mobilité, la force des corps, les loix

Jérémie,ch.23.v.23.& 24. Les Payens s’imaginoient que le Soleil, la Lune, les astres, les ames des hommes & toutes les autres
parties du monde étoient des parties de I’étre supréme & qu’on leur devoit un culte, mais c’étoit une erreur.

3



du mouvement, & celles de la gravité ont été connues. Et il suffit que la gravité éxiste, qu’elle
agisse selon les loix que nous avons exposées, & qu’elle puisse expliquer tous les mouvemens des
corps célestes & ceux de la mer.

Ce seroit ici le lieu d’ajouter quelque chose sur cette espéce d’esprit trés subtil qui pénétre
a travers tous les corps solides, & qui est caché dans leur substance; c’est par la force, & I’action
de cet esprit que les particules des corps s’attirent mutuellement aux plus petites distances, &
qu’elles cohérent lorsqu’elles sont contigues; c’est par lui que les corps électriques agissent a de
plus grandes distances, tant pour attirer que pour repousser les corpuscules voisons: & c’est
encore par le moyen de cet esprit que la lumiére émane, se réfléchit, s’infléchit, se réfracte, &
echausse les corps; toutes les sensations sont excitées, & les membres des animaux sont mas,
quand leur volonté Pordonne, par les vibrations [180] de cette substance spiritueuse qui se
propage des organes extérieurs des sens, par les filets solides des nerfs, jusqu’au cerveau, &
ensuite du cerveau dans les muscles. Mais ces choses ne peuvent s’expliquer en peu de mots; &
on n’a pas fait encore un nombre suffisant d’expériences pour pouvoir déterminer éxactement les

loix selon lesquelles agit cet esprit universel.

ve'e

Bibliographical details

Isaac Newton, Principes mathématiques de la philosophie naturelle, par feue Madame la Marquise du Chasteller. A Paris, Chez
Desaint & Saillant, rue S. Jean de Beauvais, Lambert, Imprimeur-Libraire, rue & a c6té de la Comédie Francoise, au
Parnasse. M.D.CCLIX [1759], volume 2, pp. 174-80.

Commentary

French translation from the Latin of the third (1726) edition of Newton’s Principia; a portion was published in 1756, with the
full edition appearing in print in 1759. The French author, mathematician and noblewoman Gabrielle-Emilie Le Tonnelier
de Breteuil, the marquise du Chételet (1706-1749) completed this translation and commentary of Newton’s Principia in the
year of her untimely death. It remains the standard French edition of the Principia. The translation’s “Avertissement de
Péditeur” promises that because Chatelet in producing her translation was not afraid to introduce clarity when needed, the
reader will find her translation more intelligible than either Newton’s original Latin or Andrew Motte’s English translation,
which the editor says is so closely tied to the Latin, that when the Latin is unclear, so is the English. This translation follows
Roger Cotes in listing the General Scholium in the index with the description “nature de Dieu”. In addition to this justly
celebrated translation, Madame du Chételet made original contributions to mathematics and physics, including her Institutions
de physigue (1740). She was also an advocate of women’s education.

The Newton Project Canada: www.isaacnewton.ca



